

إعداد: أ.د. صباح طه بشير البدري الجامعة العراقية/كلية العلوم الإسلامية







الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه. أمّا بعدُ:فإنّ التعامل مع التَّمِّ القرآنيّ ليس مبحثًا تفسيريًا أو فقهيًا صرفًا كما هو معلوم، وإنما هو يدخل في اهتمامات عددٍ من العلوم الأخرى، ولاسيما أساسيات علم الأصول والمباحث المقاصدية، التي من خلالها نستطيع في هذا العصر أنْ نَرُدً على كثيرٍ من الطعون التي توجّهُ إليه ، فالتعامل مع النَّمِّ القرآني مسألة مهمة وضرورية علينا أنْ نجتهد كثيرًا في سَبْرِ أغوارها واكتشاف كثيرٍ من الطرق التي تقينا الوقوعَ في الزَّل في أثناء التعامل معها، ولا سيما أنَّ النُصوصَ القرآنيَّة وكما هو معلوم تتم مهاجمتها بين حينٍ وآخرٍ ، بطريقة أو أُخرى وبأساليب مختلفة ومتطورة ومتجددة ومتداخلة؛ تستدعي مِنًا إلمامًا شموليًا بطرق التعامل معها؛ حيث لا يستطيع الباحث في علم الفقه أنْ يتعامل معها أو مع هذه الطعون وحده، وإنما يستطيع تحقيق ذلك إذا تعاون مع المختصين الأخرين في العلوم الشرعية الأخرى التي لها تعلق كبيرٌ بهذا الاختصاص؛ للوصول إلى نتيجة مرضية ولقد انتظمت هذه الدراسة بمقدمة ومباحث ثلاثة تتبعها خاتمة، تناولتُ في المقدمة أهمية الموضوع وسبب اختياره، وجعلتُ المبحث الثالث فيينتُ فيه أثر بعنوان البحث، أمّا المبحث الثالث فيينتُ فيه أثر ضابط "العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السّبب" في الرّدة على شُبهة تاريخيَّة النَّصِ القرآنيِّ مع نماذج تطبيقيَّة في "باب الحدود والعقوبات"، وجاءت الخاتمة لبيان أهمّ النتائج التي توصّلتُ إليها في هذا البحث وفي الختام أسألُ الله تعالى أنْ يجعل عملي هذا خالصًا لوجهه الكريم وأنْ يجعله في ميزان حسناتي وصحائف أعمالي. إنَّهُ وليُ ذلك والقادرُ عليهِ. وآخرُ دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين والصلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين.

## المبحث الأول : التعريف بعنوان البحث

#### المطلب الأول: تعريفُ الضوابط الأصولية وإطلاقاتها.

أُولًا: تعريف الضابط في اللغة:إذا ما رجعنا إلى المعاجم اللغوية لمعرفة معنى الجذر (ضبط) نجدها قد توسَّعت في معناه، ولكن عند التدقيق نجد أنها تتحصر في أربعة معانٍ رئيسةٍ، هي:

١-الضَّبْطُ: لُرُومُ الشَّيْءِ وحَبْسُه، ضَبَطَ عَلَيْهِ وضَبَطَه يَضْبُط ضَبْطًا وضَباطةً، وَقَالَ اللَّيْثُ: الضّبْطُ لزومُ شَيْءٍ لَا يُفَارِقُهُ فِي كُلِّ شَيْءٍ. (١) ٢-وضَبْطُ الشَّيْء: حِفْظُه بالحَرْم. وقالَ ابنُ دُرَيْدٍ: ضَبَطَ الرَّجُلُ الشَّيءَ يَضْبُطُه ضَبْطًا، إِذَا أَخَذَه أَخْذًا شَديدًا، ومنه أُخِذَ وصف الرجل الحازم فقيل: هو ضابط. (٢) ومنه ضَبْطُ زِمامِ الأُمورِ . إِنَّ المعنيين السابقين للضابط طزوم الشيء وجِفظِهِ - يجتمعان في وصف الضبط بأنه (القيام بالأمر على الوجه الأكمل). (٢)

٣-أخذ الشيء بقوة وقهر. يقال: ضَبَطَ الشَّيءَ ضبطًا؛ أي: لزمه وقهره وقوي عليه. (٤)

٤ - الضابطة: الماسكة والقاعدة. (٥) وعند النظر إلى هذا التعريف نجده أنّه إلى الاصطلاح أقرب منه إلى اللغة. وللضبط معانٍ أَخَر، ولكنّ أغلب معانيه لا تعدو الحَصْرَ والحبس والقوة. وستبدو، عند ذِكر المعنى الاصطلاحي للضابط، علاقة ذلك بالمعنى اللغوي؛ لأنّ الضابط يحصر ويحبس الفروع التي تدخل في إطاره.

ثانيًا: تعريف الضابط الأصولي: يتداخل مدلول لفظ الضابط عند الأصوليين مع معاني مداليل أُخرى ويشتبه بها، وقد أورثه هذا الأمر شيئًا من الاشتراك المعنوي مع ألفاظٍ أُخرى عديدة وأتاح له جحسب طبيعة الاستخدام الأصولي- أنْ يؤديَ مهام أُخرى غير مَهَمَّتِهِ الرَّئيسة وقصده الأساس. وقد اعتنى الأستاذ الدكتور يعقوب عبد الوهّاب الباحسين<sup>(۱)</sup> بتتبع إطلاقات الضابط في معانيه الأُخرى غير معناه المشابه للقاعدة، (۱) ذاكرًا أربعة وَمُمَثِّلًا لها، وهي: الضابط بمعنى التعريف، والضابط بمعنى المقياس، والضابط بمعنى التقسيم، والضابط بمعنى المسألة الفقهية؛ ثم قال: هذه بعض إطلاقات الضابط، وهناك إطلاقات على معانِ أُخر. (۸)

ومن هذه المعاني التي وردت في إطلاقات الضابط، هي: (٩) الضابط بمعنى المميّز أو الفارق، الضابط بمعنى الاطّراد، الضابط بمعنى المسترك، الضابط بمعنى الشّرط، الضابط بمعنى النّص، الضابط بمعنى القاعدة الأصولية.

مفهوم الضابط الأصولي في هذا البحث:الضابط الذي نقصده هنا هو: كُلُّ أَمرٍ اجتمع عليه أهل الأصول، واتَّفقت كلمتهم على عدِّهِ أصلًا صالحًا لأنْ يُعتَمَد عليه في استباط الأحكام من مصادرها. ويأتي هنا بمعنى القاعدة الأصولية التي تدخل في مُسَمَّى القواعد التي هي قضايا كُلِّيَّة أو أحكام كُلِّيَّة تضم صورًا وجزئيات من أبواب أصولية مختلفة، والقاعدة موضوعة البحث هنا هي: قاعدة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب).

ثالثًا: تُعريف النَّصِ القرآني:"إِنَّ الْكِتَابَ لُغَةً: يُطُلَقُ عَلَى كُلِّ كِتَابَةٍ وَمَكْتُوبٍ، ثُمَّ غَلَبَ فِي عُرْفِ أَهْلِ الشَّرْعِ عَلَى الْقُرْآنِ" (١٠). وفي هذا يقول الإمام الغزالي رحمه الله تعالى المُعجِز المنزَّل على رسول الله على رسول الله على المُنتَعبَّدُ بتلاوته المنقول إلينا بالتواتر، ما بين الدَّفتين، المبدوء بسورة الفاتحة والمختتم بسورة الناس). (١٢) ويُرادُ بالنَّصِ القرآني هنا الآية القرآنية المتعلِّقة بالحكم الشرعي بقِسمَيْهِ التكليفي والوضعي، أو بعبارة أخرى المُراد بها آيات الأَحكام (١٣).

يقول محمد صدّيق خان (١٠٠) رحمه الله تعالى: "فهذه الآيات التي يحتاج إلى معرفتها راغب في معرفة الأحكام الشرعية القرآنية، وقد قيل: إنها خمسمائة آية، وما صَحَّ ذلك، وإنما هي مائتا آية أو قريب من ذلك. وإن عدلنا عنه وجعلنا الآية كل جملة مفيدة يصحُّ أَنْ تُسَمَّى كلامًا في عُرف النُّحاة، كانت أكثر من خمسمائة آية. وهذا القرآن مَن شَكُ فيه فليعد "ويقول أيضًا: "ولا أعلم أنَّ أحدًا من العلماء أَوْجَبَ حِفظَها غيبًا، بل شرط أنْ يعرف مواضعها حتى يتمكن عند الحاجة من الرجوع إليها، فمن نقلها إلى كراسة وأفردها كفاه ذلك". ثمُّ قال مُثبَها أنه لم يستقص فيه نوعين من آيات الأحكام: أحدهما: ما مدلوله بالضرورة كقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الطّهَوَ وَعَالُوا الرّهُوع الرّهُوع الرّهُوع اليها، فمن نقلها إلى كراسة وأفردها كفاه الأجل القسم الاستدلالي منهما كآية الوضوء للأمان من جهله، إلا أنْ تشتمل الآية من ذلك على ما لا يعلم بالضرورة بل بالاستدلال، فأذكُرها لأجل القسم الاستدلالي منهما كآية الوضوء والتيم، وثانيهما: ما اختلف المجتهدون في صحة الاحتجاج فيه على أمر معين وليس بقاطع الدلالة ولا واضحها، فإنّه لا يجب على مَن لا يعقد فيه دلالة أنْ يعرفه إذ لا ثمرة لإيجاب معرفة الاستدلال به، وذلك كالاستدلال على تحريم لحوم الخيل بقوله تعالى ﴿ وَلَلْيَلُولُ وَالْمُعَلِي وَلِلْهُ اللّه على مَن يحتج به مِنَ المجتهدين إذ لا سبيل إلى حصر كُلّ ما يظنَ أو يجوز فيه استنباط الأحكام من خَفي معانيه، ولا طريق إلى ذلك إلا عدم الوجدان وهي من أضعف الطرق عند علماء البرهان. (١٧)

رابعًا: التعريف بقاعدة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب):إذا ورد لفظ العموم على سببٍ خاصِّ: لم يسقط عمومه، كقوله على حين سبِّ المادة على المادة عمومه، كقوله على المبين المادة عمومه على المعروب السبب، ولا بُدّ من تحرير محل النزاع في المسألة: فالعام الوارد على سبب خاص له صورتان:

الصورة الأولى: أَنْ تكون إجابة السائل غير مستقلة بنفسها، بحيث لا تفيد شيئًا إلا إذا اقترنت بالسؤال، وهذه تابعة للسؤال عمومًا بلا خلاف، وفي الخصوص - أيضًا - على أرجح الأقوال. مثال العموم: ما لو سُئِلَ على عمّن جامع امرأته في نهار رمضان، فقال: "يعتق رقبة" فهذا عام في كل واطئ في نهار رمضان. ومثال الخصوص: ما لو قال: وطئتُ في نهار رمضان عامدًا، فيقول: "عليك الكفارة" فيجب قصر الحكم على السائل ما لم يدل دليل على العموم.

الصورة الثانية: أَنْ يكون الجواب مستقلًّا بنفسه بحيث لو جاء منفردًا لَأَفادَ معنى.

وتحت هذه الصورة ثلاثة أحوال:

الحالة الأولى: أَنْ يكون الجواب مساويًا للسؤال عمومًا وخصوصًا، فهذا تابع للسؤال في العموم والخصوص.

الحالة الثانية: أَنْ يكون الجواب أخص من السؤال، كما لو سُئِلَ ﷺ عن أحكام المياه عمومًا، فيقول: "ماء البحر طهور" فإنه يخص ماء البحر فقط.

الحالة الثالثة: أنْ يكون الجواب أعم من السؤال. وتحته نوعان:

النوع الأول: أَنْ يكون أعم من السؤال في غير الحكم المسؤول عنه، كما سُئِلَ ﷺ عن التوضؤ بماء البحر، فأجاب: "هو الطهور ماؤه الحل ميتته" فقد أجاب عن المَيْتَةِ وهي ليست مسؤولًا عنها، فهذا لا خلاف في عمومه.

النوع الثاني: أَنْ يكون أعم من السؤال بالنسبة للحكم المسؤول عنه فقط، مثل ما روي أَنَّهُ الله سُئِلَ عن ماء بئر بضاعة، وهي بئر تُلقى فيها الحيض والنجاسات ولحوم الكلاب، فأجاب على: "الماء طهور لا ينجسه شيء" فهذا النوع هو محل الخلاف(٢١). فهنا كان السؤال خاصًا عن بئرٍ معينة وكان الجواب عامًا عن الماء فيكون الخطاب عامًا ولا عبرة بخصوص السؤال. وأما مطابقة الجواب للسؤال وعدم مطابقته فلا دخل لها في بحث العموم، فالجواب قد يطابق السؤال فلا يزيد عليه وقد لا يطابق السؤال فيزيد في الجواب عمًا سأله السائل، فليس في الأصل مطابقة الجواب للسؤال بل تجوز المطابقة ويجوز عدم المطابقة، ويدل على ذلك أنه الله المؤل عنها. فالزيادة في الجواب على السؤال مشروعة المثال أعلاه - فقال على: " هو الطهور ماؤه الحل ميتته" تَعَرَّضَ لَحِلِّ الميثَةِ ولم يكن مسؤولًا عنها. فالزيادة في الجواب على السؤال مشروعة



وواقعة في النصوص الشرعية. فالاقتصار في الجواب على السؤال ليس لازمًا وليس هو الأصل ولا دخل لها في بحث العموم. وقد عقد الإمام البخاري رحمه الله تعالى فصلًا فقال: باب مَن أجاب السائل بأكثر مما سأله، وذكر حديث ابن عمر رضي الله عنهما: أنَّ رَجُلًا سَأَلَ النبيَّ عَلَيْ: مَا يَلْبَسُ المُحْرِمُ؟ فَقَالَ: «لاَ يَلْبَسُ القَمِيصَ، وَلاَ العِمَامَة، وَلاَ السَّرَاوِيلَ، وَلاَ البُرنُسَ، وَلاَ تُوبًا مَسَّهُ الوَرْسُ أَوِ الرَّعْفَرَانُ، فَإِنْ لَمْ النبي عَلَيْ فَاللَّهُ المَوْرِمُ؟ فَقَالَ: «لاَ يَلْبَسُ القَمِيصَ، وَلاَ العِمَامَة، وَلاَ السَّرَاوِيلَ، وَلاَ البُرنُسَ، وَلاَ تُوبًا مَسَّهُ الوَرْسُ أَوِ الرَّعْفَرَانُ، فَإِنْ لَمْ يَجِدِ النَّعْلَيْنِ فَلْيَلْبَسِ الخُفَّيْنِ، وَلْيَقْطَعْهُمَا حَتَّى يَكُونَا تَحْتَ الكَعْبَيْنِ» (٢٢) فكأنَّهُ سأل عن حالة الاختيار فأجابَهُ عَلَيْ عنها وزاد حالة الاضطرار، وليست أجنبية عن السؤال لأنَّ حالة السفر تقتضي ذلك. فالعموم في جواب السؤال لا يجب فيه أَنْ يكونَ الجواب مطابقًا للسؤال، وليس بحث مطابقة الجواب للسؤال من أبحاث العموم، فلا يرد في هذه القاعدة.

# العبحث الثاني: إمكانية تصور الصَّابِطِ ووجوه مخالفتِهِ

إنَّ أفضل مَن كتبَ في هذا المجال واعتنى به اعتناءً بالغًا الإمام الشاطبي رحمه الله تعالى في موافقاته حيثُ وضَّحَ العَلاقة بين أدلة التشريع الإسلامي وكيفية تعاضدها جميعًا؛ أصليُّها وتبعيُّها، كليُّها وجزئيُّها، منطوقها ومعقولها؛ في صياغة ما تسمى بالنظرية التفسيرية الاجتهادية في التشريع الإسلامي. فمِّما أصَّلهُ في هذا الباب قاعدة كلية رئيسة لابتنائها على أصل النظر العقلي في معطيات النَّصّ القرآني ولتمكنها في ضبط علاقة الترابط بين كليات هذا الَّنصَ وجزئياته القائمة على مبدأ عدم استغناء الجُزئيّ عن الكُليّ أو الكُليّ عن الجُزئيّ، فيقول مقرّرًا هذه القاعدة:"إنَّ تَلَقِّى الْعِلْم بِالْكُلِّيِّ إِنَّمَا هُوَ مِنْ عَرْضِ الْجُزْئِيَّاتِ وَاسْتِقْرَائِهَا؛ وَإِلَّا فَالْكُلِّيُّ مِنْ حَيْثُ هُوَ كُلِّيٍّ غَيْرُ مَعْلُوم لَنَا قَبْلَ الْعِلْم بِالْجُزْئِيَّاتِ، وَلِأَنَّهُ لَيْسَ بِمَوْجُودِ فِي الْخَارِج، وَإِنَّمَا هُوَ مُضَمَّنٌ فِي الْجُزْئِيَّاتِ حَسَبَمَا تَقَرَّرَ فِي الْمَعْقُولَاتِ؛ فَإِذًا الْوُقُوفُ مَعَ الْكُلِّيِّ مَعَ الْإعْرَاض عَنِ الْجُزْئِيِّ وُقُوفٌ مَعَ شَيْءٍ لَمْ يَتَقَرَّرِ الْعِلْمُ بِهِ بَعْدُ دُونَ الْعِلْم بِالْجُزْئِيّ، وَالْجُزْئِيُّ هُوَ مَظْهَرُ الْعِلْم بِهِ "ثُمَّ شرع بعد ذلك في تفصيل ما تقدَّمَ بعبارة أخرى: "إِنَّ الْجُزْئِيَّ لَمْ يُوضَعْ جُزْئِيًّا؛ إِلَّا لِكَوْنِ الْكُلِّيّ فِيهِ عَلَى التَّمَام وَبهِ قِوَامُهُ، فَالْإِعْرَاضُ عَنِ الْجُزْئِيّ مِنْ حَيْثُ هُوَ جُزْئِيًّا؛ إِلَّا لِكَوْنِ الْكُلِّيّ فِيهِ عَلَى التَّمَام وَبهِ قِوَامُهُ، فَالْإِعْرَاضُ عَنِ الْجُزْئِيّ مِنْ حَيْثُ هُوَ جُزْئِيًّ إِعْرَاضٌ عَنِ الْكُلِّيِّ نَفْسِهِ فِي الْحَقِيقَةِ، وَذَلِكَ تَنَاقُضٌ، وَلِأَنَّ الْإِعْرَاضَ عَنِ الْجُزْئِيِّ جُمْلَةً يُؤَدِّي إِلَى الشَّكِّ فِي الْكُلِّيِّ مِنْ جِهَةِ أَنَّ الْإِعْرَاضَ عَنْهُ إِنَّمَا يَكُونُ عِنْدَ مُخَالَفَتِهِ لِلْكُلِّيّ أَوْ تَوَهُّم الْمُخَالَفَةِ لَهُ، وَإِذَا خَالَفَ الْكُلِّيُّ الْجُزْئِيَّ مَعَ أَنَّا إِنَّمَا نَأْخُذُهُ مِنَ الْجُزْئِيّ؛ دَلَّ عَلَى أَنَّ ذَلِكَ الْكُلِّيُّ لَمْ يَتَحَقَّقٍ الْعِلْمُ بِهِ لِإِمْكَانِ أَنْ يَتَضَمَّنَ ذَلِكَ الْجُزْئِيُّ جُزْءًا مِنَ الْكُلِّيِّ لَمْ يَأْخُذُهُ الْمُعْتَبِرُ جُزْءًا مِنْهُ، وَإِذَا أَمْكَنَ هَذَا؛ لَمْ يَكُنْ بُدٌّ مِنَ الرُّجُوعِ إِلَى الْجُزْئِيّ فِي مَعْرِفَةِ الْكُلِّيّ، وَدَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ الْكُلِّيِّ لَا يُعْتَبَرُ بإطْلَاقِهِ دُونَ اعْتِبَارِ الْجُزْئيّ"(٢٣). خلاصة ما تقدَّم: أنَّ المطلوبَ المحافظةُ على قصدِ الشارع؛ لأنَّ الكُليَّ إنما ترجع حقيقتُهُ إلى ذلكَ، والجزئي كذلك أيضًا؛ فلا بُدَّ من اعتبارهِما معًا في كُلِّ مسألةٍ. إذن هو يؤكِّد هذا الضابط في تعريف القرآن الكريم بالأحكام الشرعية أكثره كُليِّ لا جُزئيٌّ، وحيث جاء جزئيًّا فمأخذه على الكلية إما بالاعتبار أو بمعنى الأصل، إلَّا ما خَصَّهُ الدليل، مثل خصائص النبي ﷺ. لأنَّ اعتبار الكلي وملاحظته عند النَّظر في الجزئيات إنما يُقصَدُ منه المحافظة على مقاصد الشارع، ولا يكون ذلك دون النظر للجُزئيّ أيضًا.

# المبحث الثالث: شبهةُ للهُتأريخيَّةِ النَّصِّ القرآنيِّلله والرَّدُ عليها، مع نماذج تطيبقية

أوّلًا: شُبهةُ "تاريخيّةِ النّصَ القرآني "ظَهَرَ في الربع الأخير من القرن الماضي اتّجاهًا فِكريًا ملحوظًا وأخذَ بالتنامي واسستفحل في الآونة الأخيرة، يهدف هذا الاتجاه إلى إعادة دراسة التراث الإسلامي من منطلقات وتوجهات معرفية مختلفة، تلتقي جميعها عند هدف: النظر في هذا التراث الإسلامي على وفق المناهج الفكرية العِلمية الغربية الحديثة. ومع الاختلاف النسبي - في منطلقات كاتبيها وتتوع أساليب بحثهم هذا التراث الإسلامي على وفق المناهج الفكرية العِلمية الغربية الحديثة. ومع الاختلاف النسبي - في منطلقات كاتبيها وتتوع أساليب بحثهم النتائج على شكل مقولات فكرية، ولوازم بحثية مصبوبة في قوالب خاصة، يفاجئون بها كل مَن يبحث في هذا المجال أو يفكّر أنْ يخطؤ فيه فأصبحت بمثابة (المحرّمات) التي لا يمكن المساس بها أو التعرض لها، ناسين بذلك أو متناسين واقع حالهم قبل توجههم الأخير هذا عندما كانوا ينعون على الخطاب الإسلامي تمسكه بالمقولات الثابتة ويعيبون عليه ما أسمّوهُ في حينها بـ (النّسق الفكري المنعلق). ومن أبر المبادئ الأصولية الفقهية المستخدمة في هذا السياق وأعظمها تأثيرًا قاعدة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب) التي انقابت عند رموز هذا الاتجاه لتُصبح (القلبي) الحكم (بتأريخية) النّمَلِ المُرات في على الخطروف التأريخية التي ظهرت فيها هذه الأحكام، وانّه لا يجوز تعدية هذه الأحكام إلى زماننا إنطلاقًا مِن كونها خاضعة لسُنّة هذه الأدل فإنَّ التطبيق السليم لأحكام الشربعة يعنى ربط الحكام، وانّه لا يجوز تعدية هذه الأحكام إلى زماننا إنطلاقًا مِن كونها خاضعة لسُنّة لمَا النّبير باعتبارها ظاهرة اجتماعية. يقول أحد رموز هذا الاتجاه: "أحكامُ الشّريعة تنزّلت على أسباب ونتيجة لوقائع حدثت واقتضت أحكامًا المقابية النلك فإنَّ التطبيق السليم لأحكام الشربعة يعنى ربط الحكم بواقعه وتفسير القواعد على أسباب التى تنزّلت من أجلها، ففيما عدا لمُقابياً على الأسباب التى تنزّلت من أجلها، ففيما عدا للحباء المُلك فإنَّ التطبيق السليم المنكما الشربعة يعنى ربط الحكم بواقعه وتفسير القواعد على الأسباب التى تنزّلت من أجلها، ففيما عدا

السور الأولى – في بداية الدعوة إلى الإسلام – لم تتنزَّل آية إلا بسبب...." (من ويضيف: "فكلُّ آياتِ القرآنِ نزلت على الأسباب، وعلى الأخص ما تضمَّنَ حُكمًا شرعيًّا أو قاعدة أصولية أو نُظمًا أخلاقية. لذلك فإنَّ تطبيق الأحكام والقواعد والنُظم يعني ربطها بأسبابها وتفسيرها على مقتضى ما أُنزِلَت بسببه..." (٢٠) ويقول أيضًا تحت عنوان "بيان نظام تفسير آيات القرآن الكريم": "هذا هو المنهج الأصولي السديد في تفسير القرآن الكريم. تُفسَّر كُلُّ آيةٍ على أساس أسباب التنزيل، باعتبار أنَّ هذه الأسباب هي الأعمال التحضيرية للنَّصِ والمذكرة التفسيرية لما قُصِدَ منه. وقد نشأ بعد ذلك منهجٌ آخرٌ، منهجٌ فقهيٌ وليس منهجًا شرعيًّا، أي أنه منهجٌ قالَ بهِ فقهاءٌ ولم يَرِد في السَّنَةِ النَّبويَّةِ، بل ولم يقُل بهِ أحدٌ من الصحابة والتابعين الأوائل. ويتأدى هذا المنهج الفقهي في أنَّ (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب) ونتيجة لذلك فإنَّ تفسير آيات القرآن الكريم يقوم على انتزاع الآية من السياق، وفصلها عن أسباب التنزيل واستعمالها تبعًا للتركيب اللغوي وحده أو وِفقًا للتكوين اللفظي دون سواه..." (٧٠)

#### ثانيًا: الرَّدُّ عليها: يُمكنُ الرَّدُّ على هذه الشُّبهةِ من وجوه:

-إِنَّ العبرة بعموم اللفظ وخصوص السبب من القضايا الخلافية بين الأصوليين. وكلِّ له أدلة، فَتَركُ الخِلافِ واختيارُ قولٍ منها بلا دليلٍ واضح؛ مُخالِفٌ لما ينبغي في الدراسات العلمية بعامة، ولقاعدة مراعاة الخلاف عند الأصوليين بخاصة.

انَّ الخلافَ غيرُ متصوَّرٍ إلَّا في حالة عدم وجود القرينة على تخصيص لفظ الآية العام بسبب النزول. أمَّا إذا وُجِدَت القرينة فحينئذٍ يكون حكم النَّصِ مقصورًا على سببه بالإجماع. وعليه فلا وجه لحمل الآيات على أسبابها مطلقًا وبدون تفصيل عند المعاصرين ومن دون مراعاةٍ للقرائن. (٢٨)

اإذا ورد لفظ عام وسبب خاص، فإنه يحمل على العموم، ولا يختص بالسبب؛ فكل عام ورد لسبب خاص \_ من سؤال أو حادثة – فإنه يُعمَل بعمومه، ولا عبرة بخصوص سببه؛ لأنَّ الشريعة عامة، فلو قصر الحكم فيها على السبب الخاص، لكان ذلك قصورًا في الشريعة، فما الفائدة أن ينزل الحكم لهذا السبب دون غيره؟!. والشريعة معروف أنها لكلِّ العالمين، وما دامت الشريعة عامة، فلا يُعقَل حصر نصوصها في أسباب محدودة وأشخاص معدودين، وإنما يكون الأصل عموم أحكامها، إلا ما دلَّ دليل على خصوصيته، فإنه يقصر على ما جاء خاصًا فيه. وفي هذا يقول الشيخ عبد الوهَّاب خلَّاف رحمه الله تعالى: "إذا ورد النَّصُّ الشرعيُّ بصيغة عامة، وجب العمل بعمومه الذي دلَّت عليه صيغته، ولا اعتبار لخصوص السبب الذي ورد الحكم بناءً عليه، سواءً كان السبب سؤالًا أم واقعة حدثت؛ لأنِّ الواجب على الناس اتباعه، هو ما ورد به نَصُّ الشَّارعِ، وقد ورد نَصُّ الشَّارعِ بصيغة العموم، فيجب العمل بعمومه، ولا يعتبر خصوصيات السؤال أو الواقعة التي ورد النَّصُّ بناءً عليها؛ لأنَّ عدول الشارع في نَصِّ جوابه أو فتواه عن الخصوصيات إلى التعبير بصيغة العموم، قرينة على عدم اعتباره تلك الخصوصيات". (٢٩)

انً مبنى وصول هذه الأسباب إلينا، هي أخبار وأخبار آحاد في الغالب، وللكاتبين في هذا المجال موقف معروف من أخبار الآحاد، فضلًا عن ذلك أنَّ فيها كثيرًا من الضعيف. ويظهر هذا من أدنى نظر في كتب التفسير. وقد عهدنا من هؤلاء الكاتبين. أنهم يُحذرِّون كثيرًا في ما يتعلق بموضوع السُّنَة النبوية، ويشكِّكون بشكل أخص بطرائق المحدِّثين في التثبُّت من الأخبار، ولا يثقون بكثير مما اتفق أهل الحديث على تصحيحه من الأحاديث. فكيف بها إنْ كانت مما تحتمل الكلام في أسانيدها. ومع ذلك نراهم يسلِّمون تسليمًا تامًا بهذه الروايات ويُطبِقون على التغاضي عن البحث فيها، بل الإلتفات إلى هذا الاحتمال مجرد إلتفات.

-أضف إلى ذلك أنهم اكتفوا بنفي كثيرٍ من الأحكام الشرعية اعتمادًا على فَهْمِهِم لهذه القاعدة بدون مراعاة منهم للأدلة الأخرى المُثبِتَةِ لهذه الأحكام، وهو المنهج الذي كان يتَبعهُ قِلَّةٌ من العلماء الذين ذهبوا إلى القول بخصوص اللفظ لا بعموم السبب، إذ إنهم كثيرٌ جدًّا ما اتفقوا مع الجمهور في حُكم بعض القضايا التي اختلفوا ابتداءً في عمومها أو خصوصها. (30)

انً مُرادَ الصحابة النزول هو المناسبة التي ورد فيها الحكم، لا أنه سبب نزولها بمعنى اختصاصها به فقط. يقول الزركشي رحمه الله تعالى في تفسير سبب نزول بعض الآيات مُكَرَّرًا: "قد عُرِفَ من عادة الصحابة والتابعين أنَّ أحدهم إذا قال: نزلت هذه الآية في كذا فإنه يُرِدُ بذلك أنَّ هذه الآية تتضمن هذا الحكم، لا أنَّ هذا كان السبب في نزولها". (٣١)

انً نسبة ما رويَ لها سبب تنزيل من آيات القرآن، لا تتجاوز عند الواحدي (المتوفى: ٤٨٦هـ) الذي كثيرًا ما استدل به الذاهبون هذا المذهب - (٧٠٠%) من مجموع آيات القرآن الكريم، بمعدَّل (٤٧٢) آية. أمًّا عند السيوطي فالنسبة تبلغ (١٤%) بمعدل (٨٨٨) آية. الأمر



الذي ينُّفي إمكان تجاوز أحكام ومعاني وتشريعات القرآن بهذه (التاريخية) المؤسَّسَة على أسباب النزول، حتى بهذا المعنى الذي يرفض عموم اللفظ ويقف فقط عند سبب النزول. (٣٢)

-ليس صحيحًا ما ادَّعاه أصحاب هذا الاتجاه من عدم قولِ أحدٍ من الصحابة والتابعين الأوائل بعموم اللفظ، فهذا الإمام السيوطي رحمه الله تعالى: يقول: "من الأدلة على اعتبار عموم اللفظ، احتاج الصحابة وغيرهم في وقائع بعموم آيات نزلت على أسباب خاصة شائعًا ذائعًا بينهم". (٢٣)

#### المطلب الثاني: نماذج تطبيقية في باب الحدود والعقوبات:

أوّلا: حَدُ الحِرابِةِ: قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَرَاوًا الّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوَنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُعَكَبُوا أَوْ يُعَمَّلُوا أَرْ يُعَمَّلُوا أَلَيْنَ يَعَرَبُونَ اللّه وَاللّهِ عَلِيمُ صَلَّهُ عَلِيمُ ﴿ إِنّا هَذَه الرّابِ اللّهِ الكريمة خاصة وَرَبُعُوهُم مِن خِلْكِ اللّهِ عَلَي وَارِجل اللّه الرأي ذهبوا إلى تخصيص استيفاء عقوبة حدّ الحرابة بشخص رسول الله وقالوا: "سببُ نزولِ هذه الآية أنَّ النبيَّ كان قد قطع أيدي وأرجل أشخاصٍ قتلوا راعية وسرقوا ماشيته، ثمَّ سَمَل أعينهُم بالنَّارِ، فإذا بالآية تتنزل بجزاء يخالف ما جازى به النبيُّ. وواضحُ من الآية (وسبب نزولها) أنها تقضي بالجزاء على من يحارب الله ورسوله. أي يحارب دين الله وشخص الرسول، فهي بذلك من الآيات المخصصة بشخص النبيِّ. والنبيُ وحده – هو الذي يوقع الجزاء على من يحاربه ويحارب الله في شخصه "(٥٠٠). وقبل الرَّذَ على هذه الشبهة، ينبغي القول أنَّ أصحاب هذا الاتجاه حاولوا تشويه صورة رسول الله في أعين قُرَّائه، وتقديمه في صورة المالك لماشية، والذي لديه رعاه، فلما سرق بعض الناس ماشيتَه الخاصة وقتلوا راعيه الخاص انتقم منهم انتقامًا بشعًا، ونزلت الآيات تعاتب رسول الله في على شدته وغِلظته، فإذا بالآية تتزل وكأنها تقصد مخالفة حُكم النبي على والنهي عن سمل الأعين. والحقيقة أنَّ هذه الإبل كانت إبل الله في على شدته وغِلظته، فإذا بالآية تتزل وكأنها تقصد مخالفة حُكم النبي على الله في عن سمل الأعين. والحقيقة أنَّ هذه الإبل كانت إبل الله في عن المرائم حتى أنهم غرزوا الشَّوكَ في عين الراعي حتى مات (١٠٠)؛ لذلك عاقبَهُمُ النَّبيُ على هذه المُبهةِ في النَّم ولانها فيما يأتي:

ا – تخصيص استيفاء عقوبة الحرابة بشخص رسول الله ﷺ ، ولا دليل على ذلك من قول أحدٍ من أهل العلم، فالكل مُجمِعون على دوام هذا الحكم بعد رسول الله ﷺ، يستوي في ذلك القائلون بعموم اللفظ أو خصوصه منهم.

٢-ترتيبه هذا (التخصيص) على سبب نزول الآية، مع أنَّ هذا السبب مختَلَفٌ فيه، فالجمهور على أنها نزلت في قصة الْعُرَنِيّين (٣٧).

ورويَ (٢٨) عن ابن عباس رضي الله عنهما والضحّاكِ: "أنها نزلت بسبب قومٍ من أهل الكتاب بينهم وبين رسول الله على عهد فنقضوا العهدَ وقطعوا السبيل وأفسدوا في الأرض". (٢٩) ومع ضعف هذا القول ورجحان قول الجمهور ، إلّا أنّه كان ينبغي عليهم التنبيه على هذا الخلاف وموقع ابن عباس منه.

٣-إنّ سياق الآيات القرآنية يدل على عدم اختصاصها برسول الله ويظهر هذا من قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا جَزَّوُوا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ ويظهر هذا من قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا جَزَّوُوا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهُ وَرَسُولُه، والإِفساد وَيَسَعُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن ..... ﴾ أنّ عِلَّةَ إيقاع العقوبة على هؤلاء كانت لثلاثة أسباب؛ وهيَ: محاربة الله تعالى، ومحاربة رسوله، والإِفساد في الأرض مستَمِرًا، فالعقوبة أيضًا دام الإفساد في الأرض مستَمِرًا، فالعقوبة أيضًا دامة مستمِرَّةً. لأنّ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السّب.

٤-إنَّ في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْمٍ أَعْلَمُوا أَنَ ٱللّهَ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴿ اللّه على عموم لفظ الآيتِينَ أُولًا، وعلى عدم اختصاصها برسول الله على ثانيًا. إذ إنَّهُ من المعلوم أنَّ (الْعُرَنِيِين) قد قُدِرَ عليهم جميعًا (١٤)، فما الدَّاعي إذن إلى هذا التقييد في الآية، الذي لا يدلُ على بيان ما ينبغي فِعلهُ فيما يُستَقبَلُ من حوادثَ مُتشابهةٍ. وفي هذا دليلٌ على العموم ليسَ بعدهُ دليلٌ، وما هو عليهِ العمل بإجماع الأمةٍ.

٥-ومن الأدلة الأخرى على عدم اختصاص رسول الله على باستيفاء حَدِّ الحرابة، أنَّ (النَّعَم) التي استاقها العُرَنيُون بعد قتلهم لراعيها، هي من أنعام الصدقة العائدة لفائدة المسلمين جميعًا لا لرسول الله على حتى يكون إيقاع العقوبة على السُّرَاقِ خاصًا بهم دون غيره. وما كان كذلك فحقُ استيفاء عقوبته هو للأمة جميعًا يوقعها نيابة عنها القائمُ بأمرها، نبيًا رسولًا كان أو غيره.

7-أخيرًا فإنَّ صاحب هذا الرأي قد أغفل تفسير معنى محاربة الله تعالى، وهو ما تنبَّه إليه القرطبي رحمه الله تعالى قائلًا: "وفي قوله تعالى: (إنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله) استعارة ومجاز، إذ الله سبحانه وتعالى لا يُحارَبُ ولا يُغالَبُ لما هو عليه من صفات الكمال، ولما وَجَبَ له من التنزيه عن الأضداد والأنداد. والمعنى: يُحاربونَ أولياءَ اللهِ، فعبَّرَ بنفسه العزيزة عن أوليائهِ إكبارًا لإذايتهم، كما عبَّرَ بنفسه عن الفقراء الضعفاء في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يُقُرِضُ ٱللّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الاستعطافِ عليهم؛ ومثله في صحيحِ السُنَةِ (٢٤): "اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعَمْنِي....". (١٤)

٧- قالوا: إنَّ العقوبة بتقطيع الأطراف فيها إضرار بالمجتمع، وذلك بإشاعة البطالة فيه، وتعطيل بعض الطاقات البشرية التي كانت تُسهم في العمل والإنتاج، وتكثير المشوَّهين والمُقَطَّعين الذين أصبحوا عالةً على المجتمع بسبب عجزهم عن الكسب والإنفاق، فيجب أنْ يُستعاض عن هذه العقوبة بالحبس مع التربية والتوجيه (٥٠).

#### الرَّدُّ على هذه الشُّبهة:

#### والرَّدُ عليها من وجوه:

Y-أنَّ ذلك يدعوهم إلى البطالة والقعود عن العمل والكسب المشروع؛ لأنَّهم يستطيعون تحصيل ما يريدون عن طريق السرقة وقطع الطريق.

Y-أنَّ العاملين المجتهدين في تحصيل الأموال بالسُبُلِ المشروعة سينقبضون عن العمل، وينتظمون في سلك الكسالى العاطلين؛ ما دامت أموالهم مهدَّدة بالاستلاب والضياع، فتتعطَّل الأعمال، وتفسد الأحوال، ويقعد الناس عن التكسب وجمع المال ومعنى ذلك أنَّ السارق لا يسرق المال فقط، وإنما يسرق معه أمْنَ المجتمع واستقراره وطُمأنينته، فكان في التساهل مع هؤلاء السُّراق خراب العمران، وشل قدرات الإنسان، واستنفاد طاقته ووقته وجهده في حفظ ماله وحمايته.

3- أنَّ السرقة تتبعها - في الغالب - أقسى الجرائم المباشرة من القتل والجرح، وانتهاك الأعراض، وهتك حُرُمات البيوت، وغيرها. وإنَّ السُرَّاقَ يتسلَّحون دائمًا خشية الظفر بهم فيدافعون عن أنفسهم، أو لقتل وجرح مَن يقف في طريقهم، ويحول بينهم وبين تحقيق مُرادهم، أو يَخشَونَ منه أنْ يكشفهم ويعلن عنهم. ولا يكاد يمرُّ يوم في المدن الكبرى من غير ارتكاب جريمة قتل لأجل السرقة (٢٠٠). وختامًا: يكفي أنْ نعلمَ أنَّ حَدَّ السرقةِ لم يُنَفَّذ إلا ست مرات في أربعمائة سنة لنعرف أنها عقوبات قُصِدَ بها التخويف الذي يمنع وقوعها ابتداءً. كما أنَّ معرفتنا بطريقة الإسلام في وقاية المجتمع من أسباب الجريمة قبل توقيع العقوبة تجعلنا في اطمئنان تامِّ إلى العدالة في الحالات النادرة التي توقع فيها هذه الحدود.

#### الرَّدُّ على هذه الشُّبهة:ويمكن الرَّدُّ عليها من وجوه:

١-إنَّ هذا القولَ اجتهادٌ من صاحبه وهو ليس مِن أهلِهِ، فضلًا عن ذلك أنَّ قولَهُ هذا مردودٌ لأنَّ القاعدة الأصولية تنصُّ على أنه "لا مساغ للاجتهاد في مورد النص" وَنَصُّ القِصاصِ قطعيُّ النَّبُوتِ والدلالة لا مجال للاجتهاد فيه، قال تعالى: ﴿ وَكُنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ بِٱلنَّفْسِ بِٱلنَّفْسِ بِٱلنَّفْسِ بِٱلنَّفْسِ بَالنَّفْسِ بِٱلْمَانَ لَهُ مَن تَصَدَّقَ بِدِهِ فَهُوَ كَفَارَةٌ لَدُّ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ وَٱلمِن وَالسِّنَ بِٱلشِّنَ وَٱلمَّرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِدِهِ فَهُوَ كَفَارَةٌ لَدُّ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأَوْلَتِهِ فَهُ مَا الظّلِمُونَ ﴿ وَالسِّنَ وَٱلمِّرُوحَ قِصَاصُ قَصَدُقَ بِدِهِ فَهُو كَفَارَةٌ لَدُّ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِهِ فَهُ وَالْمَرُن ﴿ وَالسِّنَ وَٱلْمَرُوحَ قَصَاصُ قَصَدُ اللّهُ فَأُولَتِهِ فَا اللّهُ فَأُولَتِهِ لَا اللّهُ مَا الطّلِمُونَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ مَا الطّلِمُونَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ لَهُ اللّهُ فَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ الْعَلَامُ وَاللّهِ الْمُؤْلِدُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُنِكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ عَلَيْ الْمُؤْلِدُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ال



وعليه؛ فليس كل قديم مردودًا، ولا كل جديد مقبولًا، ولا كل ما نشأ في البادية فاسدًا، ولا كل ما نشأ في الحضر صالحًا.

٣- أنَّ هذه الشُّبهة جاءت من قياس العقوبات الشرعية على العقوبات الوضعية التي تتطور مع الزمن، ويحصل فيها التغيير والتبديل بين الحين والحين، تلافيًا لما فيها من الأخطاء، وتحقيقًا لما هو أجدى وأكمل. لذا قالوا: ما دامت القوانين تُلغى أو تُعدَّل؛ فَلِمَ لا نفعل مثل ذلك في العقوبات الشرعية؟ وهذه نظرة خاطئة إلى الشريعة الإسلامية.

3-إنَّ عقوبة القِصاص في الإسلام ليست ثأرًا وانتقامًا من القاتل كما يدَّعي هؤلاء أو أنَّها لا تُتاسب الواقع، وأنَّ الآية الكريمة التي تدعو إلى القِصاص من القاتل -على حسب رأيهم - خاصَّة بزمان النبوة ولم نعُد في حاجةٍ إلى تطبيقها إلَّا في حالاتٍ خاصَّةٍ، حتى لا نُتَّهَم من قبل الغرب بالرَّجعية ومخالفة مواثيق حقوق الإنسان المعاصر والحضارة المعاصرة، لكنْ في الحقيقة ليست المسألة كما يظنون جهلًا منهم وتجاهلًا وعداوةً وبُغضًا لأحكام الدِّين التي جاءت مُراعيةً لمصالح العباد في الدنيا والآخرة.

٥-إنَّ تصويرَ القِصاص بأنَّه مبنيٌّ على الانتقام ليس في محلِّه؛ لأنَّ هناك فارقٌ كبيرٌ بينهما يتَّضِحُ في الآتي:

أ- القِصاصُ مبنيٌ على أساس المساواة بين الجريمة والعقوبة، وهي شرطٌ أساسيٌ لاعتباره؛ بحيث لو تعذَّر تحققه وَجَبَ العدول عن القِصاص إلى عقوبةٍ أُخرى. بينما المُنتقِم لا يضع في اعتباره تحقق هذا الشرط، وفي الغالب يفوق الانتقام الجريمة المُهيِّجة له.

ب- عقوبةُ القِصاصِ لا تتعدى إلى غير الجاني، بينما الانتقام لا يقتصر على الجاني وحده، بل قد يتعداه إلى غيره من أقارب الجاني.

ج- القِصاصُ لا يتأثر بقوة المقتصِّ أو ضعفه؛ لأنه يكون بحكم الحاكم، وبحسب ما تقتضيه قواعد الشريعة، بينما الانتقام يختلف قوَّةً ومقدارًا باختلاف قوة المنتقم أو ضعفه.

د- يُضاف إلى ذلك أَنَّ القصاصَ يُعَدُّ مانعًا من الانتقام الشَّخصيِّ؛ لأنه مبنيٌّ على العدل والمساواة بين العقوبة والجريمة.

آلً شرع القِصاص يُفضي إلى الحياة في حَقِّ مَن يُريد أَنْ يكون قاتلًا، وفي حَقِّ مَن يُراد جعلْه مقتولًا وفي حَقِّ غيرهِما أيضًا، أما في حَقِّ مَن يريد أَنْ يكون قاتلًا؛ فلأنَّهُ إذا عَلِمَ أَنَهُ لو قَتَلَ قُتِلَ تَرَكَ القَتْلُ فلا يَقْتُل فيبقى حيًّا، وأما في حَقِّ مَن يُراد جعله مقتولًا؛ فَلأِنَّ مَن أراد قتله إذا خاف مِن القِصاص ترك قتله فيبقى غير مقتول، وأما في حَقِّ غيرهما؛ فَلأَنَّ في شرع القِصاص بقاء مَن هَمَّ بالقتل، أو مَن يهم به وفي بقائهما بقاء مَن يتعصَّب لهما، لأنَّ الفتنة تعظم بسبب القتل فتؤدي إلى المحاربة التي تنتهي إلى قتل عالَمٍ من الناس وفي تصورًر كَوْنِ القصاص مشروعًا زوال كل ذلك وفي زواله حياة الكُلِّ (٥٠).

٨- إنَّ العقوبة في الإسلام هدفها حفظ المصالح العامة والفردية في المجتمع تلك العقوبات التي تستمد شرعيتها من النصوص القطعية. وعقوبة الإعدام في شريعة الإسلام تختلف عن عقوبة الإعدام في القوانين الوضعية. ولا ننسى أنَّ العقوبات في الإسلام تُدرًأ بالشبهات، فليس الإسلامُ متعطِّشًا لقتل الأنفُسِ؛ ولكنَّه شرَّع العقوبات والقصاص والحدود حفاظًا على سلامة حياة الناس، أضف إلى ذلك أنَّ الله تعالى الذي خلق الإنسان ووهبه الحياة وحافظ عليها هو الذي شرع القصاص منها عندما تعتدى على حياة مماثلة لها.

9- رَوَى الْبُخَارِيُّ وَالنَّسَائِيُّ وَالدَّارَقُطْنِيُّ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ:" كَانَ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ الْقِصَاصُ وَلَمْ تَكُنْ فِيهِمُ الْآيَةُ فِي لَهُ مَن أَخْدِهِ الْأُمْتَةِ:" كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقُتْلَى الْحُرُ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنْثَى بِالْأُنْثَى بِالْمُعْرُوفِ وَيُوَدِي بِإِحْسَانٍ" يَتَبِعُ بِالْمُعْرُوفِ وَيُوَدِي بِإِحْسَانٍ" ذلِك تَخْفِيف مِنْ رَبَكُمْ وَرَحْمَةٌ" مِمًا كَتَبَ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ الْعَمْدِ" فَاتَبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَلُودَةً إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ" يَتَبِعُ بِالْمُعْرُوفِ وَيُوَدِي بِإِحْسَانٍ" ذلِك تَخْفِيف مِنْ رَبَكُمْ وَرَحْمَةٌ" مِمًا كَتَبَ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ وَرَحْمَةً وَمِلُ الْمَعْرُوفِ وَيُؤَدِي بِإِحْسَانٍ" ذلِك تَخْوِيف مِنْ أَحْدَل الْمَعْرُوفِ وَيُؤَدِي بِإِحْسَانٍ" ذلِك تَخْوِيف مِنْ أَحْدَل الْمَعْرُوفِ وَيُؤَدِي الْمُعْرُوفِ وَيُؤَدِي بِإِحْسَانٍ اللَّمَعْرُوفِ وَيُؤَدِي الْمَعْرُوفِ وَيُؤَدِي الْمَعْرَفِ فِي إِلْمَعْرُوفِ وَلَالَهُ اللَّعْبِ مِنَّا الْحُرِ مِنْكُمْ، وَبِالْمَرُأَةِ الرَّجُل، فَنَزَلَتُ هَذِهِ الْآيَةُ وَالْ الْعَلْ لِالْعَالِ الْعَلْمِ الْمَعْلِ الْمَعْرَفِي اللّهُ الْعَلْ لا بخصوص السَّبَ الْمَالِي الْعَلْ لا بخصوص السَّبَبِ الذا فلا مجال لإلغاء القِصاص فهو ثابت بالكتاب والسُّنَة وإجماع الأمة والأئمة بلا خلاف، وعليه إجماع الصحابة والتابعين وتابعي التابعين، لا يتغير بتغير الزمان والمكان فكتاب الله تعالى صالح لكل زمان ومكان، وشريعة الإسلام إلهية المصدر لا يعتريها النقص ولا النسيان، على عكس القوانين الوضعية التي يضعها البشر لأنفسهم، والبشر من طبيعته النقص والنسيان.

رابعًا: إسقاطُ حَدِّ شُرْبِ الخَمْرِ: يقول أصحاب هذا الرأي: "لا توجد أَيَّة عقوبة على شُربِها أو بَيعِها، لا في القرآن الكريم ولا في السُّنَّةِ النَّبويَّةِ"، ثُمَّ يقولونَ مُستدركين على المُكم الشَّرعيّ: "إنَّ العقوبات تزيد من عدد الجرائم، ولا تجتث الجريمة أصلًا" (10). الرَّدُ على هذه

العراقية

الشُّبهة : قولهم هذا مردود لأنَّ حَدَّ السُّكرِ حُكمٌ ثابتٌ في الشريعة الإسلامية لا يَحِلُ لأحدٍ تعطيله عَلِمنا الحِكمة مُّنه أم لم تعلم. قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الّذِينَ مَامَنُواْ إِنّمَا لُغَتَرُ وَالْمَسَابُ وَالْأَرْالُمُ رِجَسُّ مِّنْ عَمَلِ الشَّيطَنِ فَاجَيَبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُقْلِحُونَ ﴿ ﴾ ﴿ إِنّمَا يُرِيدُ الشَّيطُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوَة وَالْمَسَابُ وَالْأَرْالُمُ وَعَنِ الصَّلَوَةُ فَهَلَ أَنهُم مُّنتُونُ وَالْمَالُ وَالْمَسَابُ وَالْأَرْالُمُ مُنتُونَ اللّهُ عَلَى في تفسير هذه الآية: " ثُمَّ إِنَّهُ تَعَالَى لَمُ اللّه تعالى في تفسير هذه الآية: " ثُمَّ إِنَّهُ تَعَالَى لَمُ اللّه تعالى في تفسير هذه الآية: " ثُمَّ إِنَّهُ تَعَالَى لَمُ اللّه تعالى في تفسير هذه الآية: " ثُمَّ إِنَّهُ تَعَالَى لَمُ اللّه تعالى في تفسير هذه الآية: " ثُمَّ إِنَّهُ تَعَالَى الرَّرْبَعَة بِهَذَيْنِ الْوَصْفَيْنِ قَالَ فَاجْتَنِبُوهُ أَيْ كُونُوا جَانِبًا مِنْهُ، وَالْهَاءُ عَائِدَةٌ إِلَى مَاذَا فِيهِ وَجُهَانٍ: اللّه الرّجُسُ، وَالرّجُسٌ وَاقِعٌ عَلَى الْأَرْبَعَةِ الْمَذْكُورَةِ، فَكَانَ الْأَمْرُ بِالِاجْتِنَابِ مُتَنَاوِلًا لِلْكُلِّ.

الثَّانِي: أَنَّهَا عَائِدَةٌ إِلَى الْمُضَافِ الْمَحْذُوفِ، كَأَنَّهُ قِيلَ: إِنَّمَا شَأْنُ الْخَمْر وَالْمَيْسِر أَوْ تَعَاطِيهِمَا أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، وَلذَلِكَ قَالَ: رجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطان".ومعلومٌ عند الأُصولِيّين أنَّ صيغة (الاجتناب) من أقوى صيغ النَّهي. ثُمَّ قالَ موضِّحًا مضارَّ شُرب الخمر: "أَمَّا الْخَمْرُ فَاعْلَمْ أَنَّ الظَّاهِرَ فِيمَنْ يَشْرَبُ الْخَمْرَ أَنَّهُ يَشْرَبُهَا مَعَ جَمَاعَةٍ وَيَكُونُ غَرَضُهُ مِنْ ذَلِكَ الشُّرْبِ أَنْ يَسْتَأْنِسَ بِرُفَقَائِهِ وَيَغْرَحَ بِمُحَادَثَتِهِمْ وَمُكَالَمَتِهِمْ، فَكَانَ غَرَضُهُ مِنْ ذَلِكَ الإِجْتِمَاعِ تَأْكِيدَ الْأُلْفَةِ وَالْمَحَبَّةِ إِلَّا أَنَّ ذَلِكَ فِي الْأَغْلَبِ يَنْقَلِبُ إِلَى الضِّدِّ لِأَنَّ الْخَمْرَ يُزيِلُ الْعَقْلَ، وَإِذَا زَالَ الْعَقْلُ اسْتَوْلَتِ الشَّهْوَةُ وَالْغَضَبُ مِنْ غَيْرٍ مُدَافَعَةِ الْعَقْلِ، وَعِنْدَ اسْتِيلَائِهِمَا تَحْصُلُ الْمُنَازَعَةُ بَيْنَ أُولَئِكَ الْأَصْحَابِ، وَبَلْكَ الْمُنَازَعَةُ رُبَّمَا أَدَّتْ إِلَى الضَّرْبِ وَالْقَتْل وَالْمُشَافَهَةِ بِالْفُحْشِ، وَذَلِكَ يُورِثُ أَشَدً الْعَدَاوَة وَالْبَغْضَاءِ، فَالشَّيْطَانُ يُسَوّلُ أَنَّ الِاجْتِمَاعَ عَلَى الشُّرْبِ يُوجِبُ تَأْكِيدَ الْأُلْفَةِ وَالْمَحَبَّةِ، وَبِالْاَخِزَة انْقَلَبَ الْأَمْرُ وَحَصَلَتْ نِهَايَةُ الْعَدَاوَةِ وَالْبَغْضَاءِ" (٥٦).وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ، «أَنَّ نَبِيَّ اللهِ ﷺ جَلَدَ فِي الْخَمْرِ بِالْجَرِيدِ، وَالنِّعَالِ»، ثُمَّ جَلَدَ أَبُو بَكْرِ أَرْبَعِينَ، فَلَمًا كَانَ عُمَرُ، وَدَنَا النَّاسُ مِنَ الرّيفِ وَالْقُرَى، قَالَ: «مَا تَرَوْنَ فِي جَلْدِ الْخَمْرِ؟» فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: أَرَى أَنْ تَجْعَلَهَا كَأَخَفِّ الْحُدُودِ، قَالَ: «فَجَلَدَ عُمَرُ ثَمَانِينَ».(٥٠)وأمَّا قولهم: إنَّ العقوبات تزيد من عدد الجرائم، ولا تجتث الجريمة أصلًا. فمردودٌ أيضًا، لأنَّ العقوبات تمنع –عادةً- مِن ارتكاب الجربمة، وايقاعها بعد ارتكابها يمنعُ منَ العَوْد إليها. فإذا ما انفكَّت النَّفُوسُ عن الجرائم خُفِظَتْ مصالحُ الأفرادِ المتعلقة بالدِّين والنَّفس والعقلِ والنَّمْل والعِرْض والمالِ، وحُفِظتْ مصالحُ المجتمع وأمِنَ الإختلال ونُعِمَ بالهدوءو بالإستقرار. وهذا هو الغرضُ الأوَّلُ من تشريع العقاب، وعلى أساسه جاءت العقوبة بقدَر الجريمةِ ﴿ وَجَزَاء سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مَثْلُهَا ﴾(٥٨) وعلى نحو تكفي للرَّدع والزَّجر .والغَرَضُ الثاني للعقوبات الشَّرعيةِ إصلاحُ المجرم نفسه وتقويمُ اعوجاجه، وقد أشارَ بعض الفقهاءِ إلى هذا الغرض. فالإمامُ الماوردي رحمه الله تعالى يقولُ، وهو يتكلَّمُ عن عقوباتِ التعزير: " إنَّهُ – أي التعزيرُ – يوافقُ الحدودَ من وجهٍ وهو أنَّه تأديبٌ وإصلاحٌ وزجرٌ يختلفُ بحسب اختلافِ الذَّنب"<sup>(٥٩)</sup>. فالعقوباتُ الشَّرعية، إذن، تهدف – أيضًا- إلى علاج المجرم وإصلاحهِ وبخلصُ لنا مَّما تقدم أنَّ العقوبة قامت على أساس ما في النّفس من غريزة الخوف مما يؤذي، ولغرض رعاية مصالح الأفرادِ والمجتمع وإصلاح المجرم جَهد الإمكان. وبناءً على ذلك جعلت الشريعة العقوبة بقدر الجريمة، وكافيةً للردع والزَّجر، وخاليةً من معانى الظُلم والانتقام. و العقوبات في القوانينَ الوضعيةِ لا تبلُغُ مَبِلَغَ العقوبات الشَّرعيةِ في حمايتها مصالح الأفراد والمجتمع وإصلاح الجاني، ولا مدى قدرتها على الرَّدع والزَّجر، والواقع خيرُ شاهدٍ على ما نقولُ، فالجرائمُ في ظلِّ العقوباتِ الوضعية في ازديادٍ، والمجرمون يكثرونَ ولا ينقصون (٢٠).وفي الختام أقول: نظرًا لمحدودية موضوع البحث أكتفى بهذا القدر من النماذج خشية الإطالة. عسى أنْ أكونَ قد أسهمتُ ولو بجزء يسير في تصحيح بعض المفاهيم عند من يريدون النَّيل من أحكام شربعتنا الغرَّاء. والله تعالى أسألُ أنْ يجعل عملى هذا خالصًا لوجهه الكريم وأنْ ينفعني به يومَ الِّين يومَ لا ينفع مالٌ ولا بنون إِلَّا مَن أتى اللهَ بقلبِ سليم.

#### الخاتمة

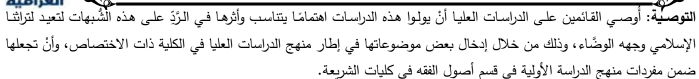
بعد انتهاء رحلتي مع هذا البحث، ينبغي لي أنْ أختمها بأهم ما توصَّلتُ إليه من نتائج، وتتلخصُ في الآتي:

١-لا بُدَّ من الحضور المؤثِّر لعلم أصول الفقه في مُجمَل النَّظرِ في الشُّبهات التي تُثار حول الأحكام الشرعية التي تريد النيل منها.

٢-إِنَّ شُبهة (تاريخية النَّصِ القرآني) التي استندوا إليها في الشُبهات التي أوردوها على كثيرٍ من الأحكام الشرعية كان سببها قَلْبِهِم لأبرز المبادئ الأصولية الفقهية المستخدَمة في هذا السياق وأعظمها تاثيرًا ألا وهي قاعدة أو ضابط (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب) التي انقلبت عند رموز هذا الاتجاه لتُصبِحَ (العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ).

٣-جرى من خلال هذا البحث: الرَّد على الشُّبهات التي أُثيرت من قبل هؤلاء على الأحكام الشرعية المتعلقة بباب الحدود والعقوبات، وقد اخترت بعض النماذج من هذا الباب ودحضتُ شُبُهاتِهِم بالأدلة النقلية والعقلية.





#### المصادر والمراجع

#### بعد القرآن الكريم

- ١. الإتقانُ في علوم القرآن: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١ه)، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر:
   الهيئة المصرية العامة للكتاب
- ٢. الأحكامُ السُّلطانَيةُ والولايات الدينية، لأبي الحسن الماوردي (المتوفى: ٤٥٠هـ)، تحقيق: أحمد البغدادي، ط١، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م، دار
   ابن قتيبة الكوبت.
- ٣. الإحكام في أصول الأحكام: سيف الدين أبو الحسين علي بن علي بن محمد الآمدي، (المتوفى سنة ٦٣١هـ)، د.ط، ١٣٨٧هـ ١٩٦٧م،
   مؤسسة الحلبي وشركاءه، القاهرة مصر.
- ٤. إرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول، لمحمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، المحقق: الشيخ أحمد عزو عناية، دمشق كفر بطنا، قدَّمَ له: الشيخ خليل الميس والدكتور ولي الدين صالح فرفور، دار الكتاب العربي، ط١، ١٤١هـ ١٩٩٩م.
- أسباب نزول القرآن، المؤلف: أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفى: ٢٦٨هـ)، المحقّق:
   عصام بن عبد المحسن الحميدان، دار الإصلاح الدمام، ط٢، ١٤١٢ه ١٩٩٢م
  - ٦. الإسلام السياسي: محمد سعيد العشماوي، ط٤، ١٩٩٦، مكتبة مدبولي الصغير، القاهرة.
    - ٧. أصول الشريعة: سعيد محمد عشماوي، ط١، ١٩٩٢م، الناشر: سينا للنشر.
- ٨. البحر المحيط في أصول الفقه: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: ٧٩٤هـ)، الناشر: دار الكتبي،
   ط١، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- ٩. البرهان في علوم القرآن: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: ٧٩٤هـ)، المحقِّق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط١، ١٣٧٦هـ ١٩٥٧، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه.
- ١. تاج العروس من جواهر القاموس، المؤلف: محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، الزّبيدي (المتوفى: ٥٠١ه)، المحقّق: مجموعة من المحققين، الناشر: دار الهداية، د.ط، د.ت.
- ١١. تقويم الأدلة في أصول الفقه: أبو زيد عبد الله بن عمر بن عيسى الدّبوسيّ الحنفي (المتوفى: ٤٣٠هـ)، المحقّق: خليل محيي الدين الميس،
   ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م، دار الكتب العلمية.
- ١٢. التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير: أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢ه)، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٨٩م، دار الكتب العلمية.
- 17. الجامع الصحيح المختصر من أمور رسول الله ﷺ وسننه وأيامه: محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي، (المتوفى سنة ٢٥٦هـ)، تحقيق: مصطفى ديب البُغا، ط٣، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م، دار ابن كثير اليمامة، بيروت لبنان.
- ١٤. الجامع لأحكام القرآن = تفسير القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي
   (المتوفى: ١٧٦هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، ط٢، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م، دار الكتب المصرية القاهرة.
  - ١٥. جوهر الإسلام، لمحمد سعيد العشماوي، ط٣، ١٩٩٣، سينا للنشر القاهرة.
  - ١٦. حوار حول قضايا إسلامية: الاجتهاد، المعاصرة، الشريعة: إقبال بركة، النااشر: مؤسسة روز اليوسف ١٩٨٧م.
    - ١٧. دحض الشبهات التي تُثار حول العقوبات الشرعية، د.عبد العزيز الفوزان،مجلة البيان، عدد ١٩٣.
  - ١٨.دراسات إسلامية معاصرة (في الدولة والمجتمع): د. محمد شحرور، ط١، ١٩٩٤، الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع.

- 19. روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل: أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثم الدمشقي الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي (المتوفى: ٢٠٠هـ)، مؤسسة الريّان للطباعة والنشر والتوزيع، ط٢، ٢٠٠٣هـ)
- · ٢. شرح التلويح على التوضيح، لسعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني، (المتوفى سنة ٧٩٢هـ)، ضبطه وخرّج آياته وأحاديثه: خيري سعيد، د.ط، د.ت، المكتبة التوفيقية، القاهرة مصر.
- ٢١. شرح الكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير: تقي الدين أبو البقاء محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحي المعروف بابن النجار الحنبلي (المتوفى: ٩٩٢هـ)، المحقِّق: محمد الزحيلي ونزيه حماد، مكتبة العبيكان، ط٢، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م
- ٢٢. شرح المحلي لجمع الجوامع مع حاشية البناني: شمس الدين محمد بن احمد المحلي، ط١، ١٣٥٦هـ ١٩٣٧م، مطبعة البابي الحلبي وأولاده مصر.
- ٢٣.شرح مراقي السعود المسمَّى نثر الورود: محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، المحقِّق: علي بن محمد العمران، ط١، ٢٦٦ه، مجمع الفقه الإسلامي بجدة دار الفوائد.
- ٤٢. الضوابط الأصولية للسياسة الشرعية في العصر الحديث (دراسة تطبيقية)، لمثنى الضاري، أطروحة دكتوراه، جامعة بغداد، كلية العلوم الإسلامية، ٢٠٠٠م.
- ٥٠. العدة في أصول الفقه: القاضي أبو يعلى ، محمد بن الحسين بن محمد بن خلف ابن الفراء (المتوفى: ٥٥ هـ)، حقَّقه وعلَّق عليه وخرَّج نصَّه: د. أحمد بن على بن سير المباركي، ط٢، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م، لا يوجد مكان النشر.
- 77. علم أصول الفقه: عبد الوهاب خلاف (المتوفى: ١٣٧٥هـ)، الناشر: مكتبة الدعوة شباب الأزهر (عن الطبعة الثامنة لدار القلم)، الطبعة: عن الطبعة الثامنة لدار القلم.
- ٢٧. غاية الوصول في شرح لب الأصول: زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري، زين الدين أبو يحيى السنيكي (المتوفى: ٩٢٦هـ)، د.ط، د.ت، دار الكتب العربية الكبرى، مصر (أصحابها: مصطفى البابي الحلبي وأخويه).
- ٢٨. الفروق = أنوار البروق في أنواء الفروق: أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي (المتوفى: ١٨٤هـ)، د.ط، د.ت، الناشر: عالم الكتب.
  - ٢٩. القواعد الفقهية: د. يعقوب بن عبد الوهَّاب الباحسين، ط١ ، ١٤١٨هـ ١٩٩٨، مكتبة الرشد.
- ٣. القواعد والفوائد الأصولية ومايتبعها من الأحكام الفرعية: ابن اللحام، علاء الدين أبو الحسن علي بن محمد بن عباس البعلي الدمشقي الحنبلي (المتوفى: ٨٠٣هـ)، المحقّق: عبد الكريم الفضيلي، الطبعة: ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م، الناشر: المكتبة العصرية.
- ٣١. كتاب الأفعال: سعيد بن محمد المعافري القرطبي ثم السرقسطي، أبو عثمان، ويعرف بابن الحداد (المتوفى: بعد ٤٠٠ هـ)، المحقّق: حسين محمد محمد شرف، مراجعة: محمد مهدي علام، الطبعة: بدون، عام النشر: ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م، الناشر: مؤسسة دار الشعب للصحافة والطباعة والنشر، القاهرة جمهورية مصر العربية.
- ٣٢. لسان العرب: محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (المتوفى: ٧١١هـ)، ط٣ ٢٤ هـ، دار صادر بيروت.
- ٣٣. المحصول في علم أصول الفقه: أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (المتوفى: ٢٠٦هـ)، دراسة وتحقيق: الدكتور طه جابر فياض العلواني، ط٣، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م، الناشر: مؤسسة الرسالة.
  - ٣٤. المحقِّق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٧، الناشر: دار ابن عفان
  - ٣٥. المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية: د.عبد الكريم زيدان، ط١٢، ١٦٦ه ١٩٩٥م، مؤسسة الرِّسالة بيروت.
- ٣٦. المستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (المتوفى: ٥٠٥هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، دار الكتب العلمية.

# العراقية

### الظوابط الاصولية لفهم النص القراني

- ٣٧. مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار: أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي المعروف بالبزار (المتوفى: ٢٩٢هـ)، المحقِّق: محفوظ الرحمن زين الله، (حقق الأجزاء من ١٠ إلى ٩)، وعادل بن سعد (حقق الأجزاء من ١٠ إلى ١٧)، وصبري عبد الخالق الشافعي (حقق الجزء ١٨)، ط١، (بدأت ١٩٨٨م، وإنتهت ٢٠٠٩م)، الناشر: مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة.
- ٣٨. المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول ﴿ مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: ٢٦١هـ، المحقّق: محمد فؤاد عبد الباقى، د.ط، د.ت، دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ٣٩. معالم الإسلام: محمد سعيد العشماوي، ط١، ١٩٨٩م، القاهرة دار سينا.
- ٤. المعجم علم الاجتماع، تحرير: دينكن ميشيل، ترجمة: الدكتور إحسان محمد الحسن، ط١٠١٩٨٠، بغداد: وزارة الثقافة والاعلام. دار الرشيد للنشر.
  - ٤١. معجم لغة الفقهاء: محمد رواس قلعجي حامد صادق قنيبي، ط٢، ١٤٠٨ه ١٩٨٨م، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع.
- ٤٢. معجم متن اللغة (موسوعة لغوية حديثة): أحمد رضا (عضو المجمع العلمي العربي بدمشق)، عام النشر: [١٣٧٧ ١٣٨٠ هـ]، الناشر: دار مكتبة الحياة بيروت.
- ٣٤.مفاتيح الغيب = التفسير الكبير: أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (المتوفى: ٢٠٦هـ)، ط٣ ١٤٢٠هـ، دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ٤٤. الموافقات: إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفي: ٧٩٠هـ)
  - ٥٥. النَّصُّ الإسلاميُّ بين التاريخية والاجتهاد والجمود: د. محمد عمارة، ط١، ٢٠٠٧، الناشر: نهضة مصر القاهرة
- 73. نصب الراية لأحاديث الهداية مع حاشيته بغية الألمعي في تخريج الزيلعي: جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف بن محمد الزيلعي (المتوفى: ٧٦٢هـ)، قدَّمَ للكتاب: محمد يوسف البَنُوري، صحَّحه ووضع الحاشية: عبد العزيز الديوبندي الفنجاني، إلى كتاب الحج، ثم أكملها محمد يوسف الكاملفوري، المحقِّق: محمد عوامة، ط١، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م، مؤسسة الريان للطباعة والنشر بيروت -لبنان/ دار القبلة للثقافة الإسلامية- جدة السعودية.
- ٤٧. نيل المرام من تفسير آيات الأحكام: أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي (المتوفى: ١٣٠٧هـ)، تحقيق: محمد حسن إسماعيل أحمد فريد المزيدي، د.ط، د.ت، دار الكتب العلمية- بيروت.
- ٤٨. هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين من كشف الظنون، لإسماعيل باشا البغدادي، المتوفى سنة ١٣٣٩هـ، د.ط، د.ت، مكتبة المثنى بغداد.

#### الصوامش

- (') لسان العرب، لمحمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي (المتوفى: ٧١١هـ): ٣٤٠/٧، فصل الضاد المعجمة.
- (۲) تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، الزّبيدي (المتوفى: ١٢٠٥هـ): ٤٣٩/١٩، باب (ض ب ط).
  - (") معجم لغة الفقهاء، لمحمد رواس قلعجي حامد صادق قنيبي: ٢٨٢ مادة (ضبط).
  - ٤() كتاب الأفعال: على بن جعفر بن على السعدي، أبو القاسم، المعروف بابن القَطَّاع الصقلي (المتوفى: ٥١٥هـ): ٢٧٤/٢.
    - (٥) معجم متن اللغة (موسوعة لغوية حديثة)، لأحمد رضا (عضو المجمع العلمي العربي بدمشق): ٣/٩٥٠.
      - ٦() أحد أساتذة جامعة أم القرى بمكة المكرمة، عراقيُّ الأصل، وُلِدَ في مدينة البصرة ونشأ فيها.
        - (٧) وهو أنَّ الضابطَ يجمعُ فروعًا من باب واحدٍ والقاعدة تجمعُها من أبواب متعدِّدَةٍ.
          - (٨) ينظر: القواعد الفقهية: د. يعقوب عبد الوهَّاب الباحسين: ٦٤،٦٥.
- (٩) ينظر في هذه الإطلاقات المصادر الآتية: الإحكام في أصول الأحكام، للآمدي (المتوفى: ٦٣١هـ): ٩١/٤، والفروق = أنوار البروق في أنواء الفروق، للقرافي (المتوفى: ٦٨٤هـ): ١١٦/١، وشرح التلويح على التوضيح، لسعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (المتوفى:







٣٩٧ه): ٢/ ١٤٥/، والقواعد والفوائد الأصولية ومايتبعها من الأحكام الفرعية، لابن اللحام الحنبلي (المتوفى: ٣٠٨هـ): ٢٠، وجمع الجوامع بشرح المحلِّي (المتوفى: ٨٦٤هـ): ٢٠/١، وغاية الوصول في شرح لب الأصول، لزكريا الأنصاري (المتوفى: ٨٦٤هـ): ٢١٩،، وشرح الكوكب المنير، لتقي الدين أبي البقاء محمد بن أحمد الفتوحي المعروف بابن النجار الحنبلي (المتوفى: ٩٧٢هـ): ٣٥٩

- ١٠() إرشاد الفحول إلى تحقيق الحقّ من علم الأصول، للشوكاني: ٨٥.
  - ١١() المستصفى، للغزالي: ٨١.
- ١٢() ينظر في تعريفه: تقويم الأدلة في أصول الفقه، لأبي زيد الدبوسي: ٢٠، والمستصفى، للغزالي: ٨١، وروضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، لابن قدامة المقدسي: ١٩٩/١، وإرشاد الفحول، للشوكاني: ٨٥.
- (١٣) وقد ألَّفَ العلماءُ في تفسير آيات الأحكام كُتُبًا كثيرةً، مِن أشهرها: تفسير الخمسمائة آية لمقاتل بن سليمان البلخي، أحكام القرآن لأبي بكر بن بكر الرازي الجصاص، أحكام القرآن للشافعي جمع وترتيب البيهقي، أحكام القرآن لأبي الحسن الكيا الهراسي، أحكام القرآن لأبي بكر بن العربي، أحكام القرآن لعبد المنعم بن الفرس، الجامع لأحكام القرآن لأبي عبد الله القرطبي، القول الوجيز في أحكام الكتاب العزيز للسمين الحلبي، تيسير البيان لأحكام القرآن لابن نور الدين الموزعي، أحكام الكتاب المبين لعلي بن عبد الله= =الشنفكي، الإكليل في استنباط التنزيل لجلال الدين المبروطي، نيل المرام من تفسير آيات الأحكام، لمحمد صدّيق خان. وغيرها كثير.
- 3١() هو أبو الطيب محمد صدِّيق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي، وُلِدَ سنة ١٢٤٨ه في الهند، من كبار العلماء فيها، وصاحب التصانيف الكثيرة، منها أبجد العلوم، حصول المأمول من علم الأصول، الروضة الندية في شرح الدرر البهية، وغيرها كثير توفى رحمه الله تعالى سنة ١٣٠٧ه). ينظر: هدية العارفين: ٣٨٨/٢.
  - ٥١٥ وردت الآية في السور الآتية: البقرة: ٤٣-٨٣-١١، النساء: ٧٧، يونس: ٨٧، النور: ٥٦، الروم: ٣١، المزمل: ٢٠.
    - (١٦) سورة النحل: الآية: ٨.
    - (١٧) ينظر: نيل المرام من تفسير آيات الأحكام، لمحمد صدِّيق خان: ٨-٩.
- (١٨) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، باب الوضوء بماء البحر، من حديث أبي هريرة مرفوعًا بلفظ: "هو الطهور ماؤه، الحل ميتته". كما أخرجه الترمذي: كتاب الطهارة، باب الوضوء بماء البحر، والنسائي: كتاب الطهارة، باب الوضوء بماء البحر، والنسائي: كتاب الطهارة، باب ماء البحر، كذلك أخرجه الدارقطني، والدارمي، ومالك في الموطأ، والشافعي، والبيهقي وغيرهم، من طريق أبي هريرة وغيره. ينظر: نصب الراية لأحاديث الهداية مع حاشيته بغية الألمعي في تخريج الزيلعي، لجمال الدين الزيلعي (المتوفى: ٢٦٧هـ): ١/ ٩٠٠ والتلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، لابن حجر العسقلاني (المتوفى: ٢٥٨هـ): ١/ ٩٠٠.
  - ١٩() الصحيح في النقل عن مالك أنه مع الجمهور، والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

#### قال صاحب مراقي السعود:

..... ودع ضمير البعض والأسبابا

- قال الشيخ الشنقيطي في نثر الورود على مراقي السعود: ١/ ٣٠٩: "هذه أربع مسائل اختلف في التخصيص بها والمعتمد عدم التخصيص...." ثم قال: الثانية: سبب النزول لا يخصص العام النازل فيه....".
- "() كالمزني، صاحب الإمام الشافعي، والقفّال، والدّقاق. وقال إمام الحرمين: إنه الذي صح عندنا من مذهب الشافعي، وقد ردَّ عليه العلماء وبيّنوا سبب هذا النقل عن الإمام الشافعي، وصحّحوا أنه يقول بالعموم. ينظر: الإحكام، للآمدي: ٢/ ٢١٨، والمحصول، للرازي: جـ١ ق٣ ص ١٨٩، والبحر المحيط، للزركشي: ٣/ ٢٠٤، وإرشاد الفحول، للشوكاني: ١/ ٤٨٤.
- '`() ينظر: الإحكام، للآمدي: ٢/ ٣١٨، والعدة في أصول الفقه، للقاضي أبي يعلى الحنبلي: ٢/ ٥٩٦ -٥٩٧، وإرشاد الفحول، للشوكاني: ١/ ٤٨٠ -٤٨١.
- (٢٢) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله والله وأيامه (صحيح البخاري): محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفى، كِتَابُ العِلْم، بَابُ مَنْ أَجَابَ السَّائِلَ بأَكْثَرَ مِمَّا سَأَلَهُ: ٣٩/١، رقم الحديث (١٣٤).

# چامعه العراقية

#### الظوابط الاصولية لفهم النص القراني



(السراويل) لفظ معرب يطلق على المفرد والجمع وقد يجمع على سراويلات وهو ثوب ذو أكمام يلبس بدل الإزار. (البرنس) ثوب رأسه منه ملتزق به. (النورس) نبت أصفر تصبغ به الثياب. (الزعفران) نبت يصبغ به. (النعلين) مثنى نعل وهو حذاء يقي القدم من الأرض ولا يسترها. (الخفين) مثنى خف وهو حذاء يستر القدم.

- ٢٢ () الموافقات، للشاطبي: ٣/ ١٧٤-١٧٥.
- (٢٤) التأريخية في الاصطلاح الفكري المعاصر هي: مصطلح يصف "النظرية القائلة بأنَّ جوهر المجتمع والحضارة يكوِّن طبيعتهما الداينيميكية المتطورة". ينظر: المعجم علم الاجتماع، تحرير: دينكن ميشيل، ترجمة: الدكتور إحسان محمد الحسن: ٦٢.
  - (٢٥) جوهر الإسلام، لمحمد سعيد العشماوي: ٢٧.
    - ٢٦() المصدر نفسه.
- (۲۷) جوهر الإسلام: ۲۸. وينظر أيضًا للمؤلِّفِ نفسِهِ: (أصول الشريعة: ۸۰-۸۸.) و (الإسلام السياسي: ۳۱-۳۲) و (معالم الإسلام: ۱۲-۲۷).
  - (٢٨) ينظر: الضوابط الأصولية للسياسة الشرعية، لمثنى الضاري: ٣٠٨.
    - ٢٩() علم أصول الفقه، لعبدالوهَّاب خلَّاف: ١٨٩.
  - (30) ينظر: الضوابط الأصولية للسياسة الشرعية، لمثنى الضاري: ٣٠٩.
    - ٣١() البرهان في علوم القرآن، للزركشي: ١/١٣.
  - (٣٢) النَّصُّ الإسلاميُّ بين التاريخية والاجتهاد والجمود: د. محمد عمارة: ١٩-٢٠.
    - (٣٣) الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي: ٢٩/١.
      - (٣٤) سورة المائدة: الآية: ٣٣.
    - (٣٥) أصول الشريعة، محمد سعيد العشماوي: ١٢٥.

مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار، لأبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي المعروف بالبزار (المتوفى: ٢٩٢هـ)، مُسْنَدُ أَبِي حَمْزَةَ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ: ٣٦/١٤، رقم الحديث (٧٤٦٠).

- ٣٧() عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ، أَنَّ نَاسًا مِنْ عُرَيْنَةَ قَدِمُوا عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ الصَّدَقَةِ، فَتَشْرَبُوا مِنْ أَلْبَانِهَا وَأَبْوَالِهَا»، فَفَعَلُوا، فَصَحُّوا، ثُمَّ مَالُوا عَلَى الرِّعَاءِ، فَقَتْلُوهُمْ وَارْتَدُّوا عَنِ الْإِسْلَامِ، وَسَاقُوا ذَوْدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَ عَلَيْهِ، فَبَعَثَ فِي أَتَرِهِمْ فَأْتِيَ بِهِمْ، فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ، وَأَرْجُلَهُمْ، وَسَمَلَ أَعْيُنَهُمْ، وَتَرَكَهُمْ فِي الْحَرَّةِ، حَتَّى صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَعْيُنَهُمْ، وَتَرَكَهُمْ فِي الْحَرَّةِ، حَتَّى مَالُوا عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَعْيُنَهُمْ، وَتَرَكَهُمْ فِي الْحَرَّةِ، حَتَّى مَالُوا عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْيُنَهُمْ، وَتَرَكَهُمْ فِي الْحَرَّةِ، حَتَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْدُنَهُمْ، وَسَمَلَ أَعْيُنَهُمْ، وَتَرَكَهُمْ فِي الْحَرَّةِ، حَتَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَيْنَةً ذَلِكَ النَّبِيَ عَلَيْهِ فَي الْحَرَّةِ، فَقَطَعَ أَيْدِيهُمْ، وَأَرْجُلَهُمْ، وَسَمَلَ أَعْيُنَهُمْ، وَتَرَكَهُمْ فِي الْحَرَّةِ، حَتَّى مَالُوا عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَلْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ فَعَلُوا اللهُ عَلَيْهُ مَا مَالُوا عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَوْهُمْ وَالْتَدُولُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوْلِ الْوَلِيْدِ وَلَا لَا لَعْيُنَا عُلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلِي الْعَلَيْقِ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ لِهِ عَلَى الْعَلَيْدِيهُمْ اللهُ عَلَيْهُ فَلَوْمَ اللهِ عَلَيْهُمْ وَالْرَكُولُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَيْكُولُوا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهَ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مِلْ عَلَالَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللهُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهِ
  - = صحيح مسلم، كِتَابُ الْقَسَامَةِ وَالْمُحَارِبِينَ وَالْقِصَاصِ وَالدِّيَاتِ، بَابُ حُكْمِ الْمُحَارِبِينَ وَالْمُرْتَدِينَ، ١٢٩٦/٣، رقم الحديث (١٦٧١).
    - ٣٨() والنَّقلُ عنهُ هنا مُهِمِّ جدًّا، لتعلُّقِ الباحثِ بهذا النقل في نفي عموم اللفظ.
      - ٣٩() تفسير القرطبي: ٦/٨٦.
      - (٤٠) سورة المائدة: الآية: ٣٤.
- (٤١) عن أنس بن مالك هه: ".... فَبَلَغَ ذَلِكَ رَسُولَ اللهِ اللهِ وَعِنْدُهُ شَبَابٌ مِنْ الْأَنْصَارِ قَرِيبٌ مِنْ عِشْرِينَ، فَأَرْسَلَهُمْ إِلَيْهِمْ، وَبَعَثَ مَعَهُمْ قَائِفًا يَقُتَصُّ أَثَرَهُم فَأُدْرِكُوا , فَجِيءَ بِهِمْ". صحيح مسلم، كِتَابُ الْقَسَامَةِ وَالْمُحَارِبِينَ وَالْقِصَاصِ وَالدِّيَاتِ، بَابُ حُكْمِ الْمُحَارِبِينَ وَالْمُرْتَدِينَ: ١٢٩٨/٣، وَقَم الحديث (١٦٧١).
  - (٤٢) سورة البقرة: من الآية: ٢٤٥.
    - (٤٣) تفسير القرطبي: ٦/١٥٠.
- ٤٤ () وتمام الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: " إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: يَا ابْنَ آدَمَ مَرِضْتُ فَلَمْ تَعُدْنِي، قَالَ: يَا رَبُولُ اللهِ ﷺ: " إِنَّ اللهَ عَزْقُ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: يَا ابْنَ آدَمَ مَرِضْ فَلَمْ تَعُدُهُ، أَمَّا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ؟ يَا ابْنَ آدَمَ رَبِّ كَيْفَ أَعُودُكَ؟ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ، قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُكَانًا مَرضَ فَلَمْ تَعُدُهُ، أَمَّا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ؟ يَا ابْنَ آدَمَ





اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعِمْنِي، قَالَ: يَا رَبِّ وَكَيْفَ أُطْعِمُكَ؟ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ، قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمْتُكَ عَبْدِي، قَالَ: يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ؟ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ، قَالَ: اسْتَسْقَاتُ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي، يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَسْقَتْكَ، فَلَمْ تَسْقِنِي، قَالَ: يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ؟ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ، قَالَ: اسْتَسْقَاتُ كَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي ". صحيح مسلم، كتابُ الْبِرِّ وَالصِّلَةِ وَالْآدَابِ، بَابُ فَضْلِ عِيَادَةِ الْمَرِيضِ: ٩٩٠٠/٤ وَلَمِ الْحَديث (٢٥٦٩).

- (٤٥) دحض الشبهات التي تُثار حول العقوبات الشرعية: د.عبد العزبز الفوزان،مجلة البيان، عدد ١٩٣: ص:١٦.
  - (٤٦) المصدر نفسه.
  - (٤٧) سورة البقرة: الآية: ١٧٨.
  - ٤٨) دراسات إسلامية معاصرة (في الدولة والمجتمع): د. محمد شحرور.
  - والدكتور محمد شحرور: كاتب سوري، يحمل شهادة الدكتوراه في الهندسة من روسيا.
    - ٤٩ ) المصدرُ نفسُه.
    - (٥٠) سورة المائدة: الآية: ٥٥.
    - ٥١) مفاتيح الغيب، للرازي: ٥/٢٩.
    - (٥٢) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي: ٢٤٤/٢.
      - ٥٣ () أسباب نزول القرآن، للنيسابوري: ١/٩٥.
- (٥٤) الإسلام السياسي، لمحمد سعيد العشماوي: ص٥١، وينظر: حوار حول قضايا إسلامية، لإقبال بركة: ص١٩١.
  - (٥٥) سورة المائدة: الآيتان: ٩٠-٩١.
  - (٥٦) مفاتيح الغيب = التفسير الكبير، لفخر الدين الرازي: ٢٢/١٢.
  - (٥٧) صحيح مسلم، كِتَابُ الْحُدُود، بَابُ حَدِّ الْخَمْر: ١٣٣١/٣، رقم الحديث (١٧٠٦).
    - (٥٨) سورة الشوري: من الآية ٤٠.
    - (٥٩) الأحكام السلطانية، للماوردى: ٢١٤.
    - (٦٠) المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، لعبد الكريم زيدان: ٣٣٦.

Copyright of Journal of The Iraqi University is the property of Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research (MOHESR) and its content may not be copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express written permission. However, users may print, download, or email articles for individual use.

